
 
AR-RIYADH : Jurnal Pendidikan dan Bahasa Arab 

Volume 1 Nomor 2 DESEMBER 2025 
e-ISSN: 3110-1623; p-ISSN: 3110-1631, Hal 24-37 

DOI: https://doi.org/xx.xxxx 
Tersedia: https://journal.stitriyadh.ac.id/index.php/AR-RIYADH/  

 
 

Naskah Masuk: 12 November 2025;  Revisi: 22 November 2025;  Diterima: 30 November 2025;  Tersedia: 
20 Desember 2025; Terbit: 30 Desember 2025;   

 
 
 
 

 

Analisis Gaya Bahasa Kināyah dan Variannya dalam Al-Qur’an: 

Kajian Balāghah Perspektif ‘Ilm al-Bayān 

 
Rahmah Arisa1, Wirdiah Assyahara2, Agustiar3 

1-3Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 
1Penulis Korespondensi: rahmaharisa23@gmail.com  

 

 
Abstract. This study aims to analyze the concept, structure, and variants of kināyah as a rhetorical style in 

the Qur’an from the perspective of ‘Ilm al-Balāghah, particularly ‘Ilm al-Bayān. Using a qualitative 

descriptive-analytical method with a stylistic-balāghah approach, this study explores Qur’anic verses 

containing kināyah expressions to identify their literal and figurative meanings. The findings show that 

kināyah has two fundamental elements: al-lafẓ al-mukannā bih (the expression used to convey the implied 

meaning) and al-mukannā ‘anhu (the intended inner meaning). These elements create a bridge between 

literal and connotative meanings, reflecting the eloquence and subtlety of Arabic expression. The study 

also classifies kināyah into three main forms: kināyah ‘an aṣ-ṣifah (metonymy of an attribute), kināyah ‘an 

al-mawṣūf (metonymy of a described object), and kināyah ‘an an-nisbah (metonymy of relationship). Each 

variant serves to beautify expression, maintain linguistic politeness, and convey profound moral and 

spiritual messages. Therefore, kināyah is not merely a rhetorical ornament but also a theological and 

pedagogical medium that integrates aesthetic form with divine meaning. 

 

Keywords: Balāghah; ‘Ilm Al-Bayān; Kināyah; Qur’anic Rhetoric; Linguistic Aesthetics 

 
Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep, struktur, dan varian gaya bahasa kināyah 

dalam Al-Qur’an berdasarkan perspektif ‘Ilm al-Balāghah, khususnya cabang ‘Ilm al-Bayān. Metode yang 

digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan stilistika-balāghah melalui analisis terhadap ayat-

ayat Al-Qur’an yang mengandung unsur kināyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kināyah memiliki 

dua unsur utama, yaitu al-lafẓ al-mukannā bih (ungkapan yang digunakan untuk menyampaikan makna 

tersirat) dan al-mukannā ‘anhu (makna batin yang dimaksud). Kedua unsur ini menjadi jembatan antara 

makna literal dan makna konotatif yang memperlihatkan keindahan bahasa Arab. Selain itu, kināyah terbagi 

menjadi tiga bentuk utama, yaitu kināyah ‘an aṣ-ṣifah (kiasan tentang sifat), kināyah ‘an al-mawṣūf (kiasan 

tentang sesuatu yang disifati), dan kināyah ‘an an-nisbah (kiasan tentang hubungan). Masing-masing 

bentuk berfungsi memperindah ungkapan, menjaga kesantunan berbahasa, dan menegaskan nilai moral 

serta spiritual dalam teks Al-Qur’an. Dengan demikian, kināyah bukan hanya alat retoris, tetapi juga sarana 

teologis dan pedagogis yang memadukan keindahan ekspresi dengan kedalaman makna ilahiah. 

 

Kata kunci: Balāghah; ‘Ilm Al-Bayān; Kināyah; Retorika Qur’ani; Keindahan Makna 

 

1. LATAR BELAKANG 

Bahasa Arab dikenal sebagai bahasa yang memiliki kekayaan makna, ketepatan 

struktur, dan keindahan ungkapan yang tinggi (Muhammad Rifqi Maulana 2025; Rahayu, 

Hanafi, and Ariza 2025). Keagungan bahasa ini tidak hanya tampak pada sistem 

morfologi dan sintaksisnya, tetapi juga pada cara penyampaian makna melalui gaya 

https://doi.org/xx.xxxx
https://journal.stitriyadh.ac.id/index.php/AR-RIYADH/
mailto:rahmaharisa23@gmail.com


 
 
 
 

e-ISSN: 3110-1623; p-ISSN: 3110-1631, Hal 24-37 

bahasa yang indah dan bernilai retoris (Mustolif, Ali, and Kamal 2025). Salah satu cabang 

ilmu yang menyingkap keindahan tersebut adalah ‘Ilm al-Bayān (البيان  bagian dari ,(علم 

‘Ilm al-Balāghah yang membahas cara mengungkapkan makna secara jelas dan indah. Di 

dalamnya terdapat Asālīb al-Bayān (أساليب البيان), yaitu gaya-gaya penjelasan makna yang 

memperkaya interpretasi teks, baik dalam konteks Al-Qur’an, hadis, maupun sastra klasik 

Arab. Melalui bayān, bahasa tidak hanya menjadi sarana komunikasi, tetapi juga media 

yang memancarkan keindahan makna dan kekuatan spiritual (Ahmad Wildan, Azzahra 

Emira Sudrajat 2025). 

Dalam teori balāghah, pembahasan asālīb al-bayān berlandaskan pada dua konsep 

utama, yaitu al-ḥaqīqah dan al-majāz (Yusuf Yasin Muhammad, Rafi’ah Intania 2024). 

Al-ḥaqīqah digunakan ketika kata dipakai sesuai makna asalnya, sedangkan al-majāz 

digunakan ketika kata dipakai di luar makna asal, namun masih memiliki keterkaitan 

semantik (Nasir 2024). Kedua konsep ini menunjukkan kecanggihan bahasa Arab dalam 

menyeimbangkan antara kejelasan makna dan keindahan ungkapan. Salah satu bentuk 

penting dari asālīb al-bayān adalah kināyah, yaitu gaya bahasa yang menyampaikan 

makna secara tidak langsung melalui simbol atau asosiasi yang masih relevan dengan 

makna lahirnya (Halim, Marhamah, and Dardiri 2025). Dalam konteks ini, kināyah bukan 

hanya hiasan retoris, melainkan juga medium moral dan spiritual yang mencerminkan 

kesantunan, kebijaksanaan, serta kehalusan berpikir dalam budaya bahasa Arab. 

Penelitian terdahulu seperti yang dilakukan oleh (Nurwahdi, 2017) dan 

(Mushawwir et al. 2025) menunjukkan bahwa kināyah memiliki peran penting dalam 

menjaga kesopanan ekspresi dalam Al-Qur’an dan memperkaya pesan moral yang 

disampaikan. Namun demikian, sebagian besar penelitian tersebut masih berfokus pada 

aspek semantik dan gramatikal tanpa mengungkap secara mendalam struktur, rukun, serta 

fungsi retoris kināyah dalam konteks ‘ilm al-bayān. Di sinilah letak kebaruan penelitian 

ini, yaitu menghadirkan analisis yang lebih komprehensif terhadap kināyah dari sisi 

konseptual, struktural, dan varian retoriknya dalam Al-Qur’an. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep, struktur, dan 

varian gaya bahasa kināyah dalam Al-Qur’an berdasarkan teori ‘Ilm al-Balāghah, dengan 

fokus pada pengungkapan unsur-unsur pembentuknya serta implikasinya terhadap 

keindahan dan kedalaman makna teks suci. Kajian ini diharapkan dapat memberikan 



 
 
 
 

   
ANALISIS GAYA BAHASA KINĀYAH DAN VARIANNYA DALAM AL-QUR’AN: 

KAJIAN BALĀGHAH PERSPEKTIF ‘ILM AL-BAYĀN 
 
 

26        AR-RIYADH VOLUME 1, NO. 2, DESEMBER 2025 
 
 
 
 

kontribusi terhadap pengembangan studi bahasa Arab, khususnya dalam bidang retorika 

Qur’ani, serta memperkaya pemahaman terhadap hubungan antara bentuk bahasa dan 

pesan moral-spiritual yang dikandungnya.  

2. KAJIAN TEORITIS 

Kajian tentang balāghah merupakan bagian penting dalam memahami keindahan 

dan kekuatan ekspresi bahasa Arab. Secara terminologis, balāghah berarti kemampuan 

menyampaikan makna secara tepat, indah, dan efektif sesuai konteks komunikasi. Salah 

satu cabang utamanya adalah ‘Ilm al-Bayān, yang berfokus pada cara-cara 

mengungkapkan makna dengan beragam gaya bahasa, seperti tasybīh (perumpamaan), 

isti‘ārah (metafora), dan kināyah (ungkapan kiasan). Ketiga gaya ini menunjukkan 

keluasan makna bahasa Arab yang mampu menggabungkan aspek estetika dan logika 

dalam satu kesatuan yang harmonis (Al-Jurjānī 1992).  

Secara etimologis, istilah kināyah berasal dari kata “kana-yaknī,” yang berarti 

“menyembunyikan” atau “menyiratkan sesuatu.” Dalam terminologi balāghah, kināyah 

adalah gaya bahasa yang digunakan untuk menyampaikan makna secara tidak langsung, 

dengan tetap mempertahankan kemungkinan makna literalnya. Artinya, makna lahiriah 

tetap sah dipahami, tetapi penutur bermaksud menyampaikan makna batin yang lebih 

dalam dan sopan (Hussin and Aqad 2025).  

Perbedaan utama antara kināyah dan majāz terletak pada status makna hakiki. 

Dalam majāz, makna asli ditinggalkan sepenuhnya karena adanya qarīnah (indikator 

konteks) yang meniadakan makna literal. Sementara dalam kināyah, makna literal tetap 

berlaku dan mungkin benar secara nyata, walau tujuan utama ungkapan itu adalah makna 

tersirat (Khaidah et al. n.d.). Hal ini menjadikan kināyah lebih halus dan elegan karena 

tidak menafikan kebenaran makna zahir, tetapi memperluasnya dengan lapisan makna 

yang lebih dalam. 

 Para ulama balāghah seperti al-Jurjānī dan al-Sakkākī menjelaskan bahwa 

kināyah memiliki dua rukun utama: al-lafẓ al-mukannā bih (lafaz yang digunakan untuk 

menyampaikan makna tersirat) dan al-mukannā ‘anhu (makna batin yang dimaksud). 

Kedua rukun ini membentuk jembatan antara makna literal dan konotatif. Dalam Al-

Qur’an, struktur semacam ini memungkinkan penyampaian pesan moral dan spiritual 

yang indah tanpa menyinggung kesopanan bahasa (Al-Jurjānī 1992;  2008باطاهر ) 



 
 
 
 

e-ISSN: 3110-1623; p-ISSN: 3110-1631, Hal 24-37 

Selain fungsi estetis, kināyah juga memiliki peran retoris dan pedagogis. 

Penggunaannya dalam Al-Qur’an seringkali dimaksudkan untuk menanamkan nilai 

moral dan etika melalui bahasa yang lembut, menghindari penyebutan langsung hal-hal 

yang dianggap sensitif, serta memuliakan makna spiritual di balik ungkapan yang 

sederhana (Abdul Basid 2021). Dengan demikian, kināyah tidak hanya menambah 

keindahan struktur bahasa, tetapi juga memperkaya nilai-nilai komunikasi ilahiah yang 

mendidik dan membangun karakter manusia. 

Berbagai penelitian terdahulu telah menyoroti pentingnya kināyah dalam studi 

retorika Qur’ani. Misalnya, penelitian (Nurwahdi, 2017) mengungkapkan bahwa kināyah 

berperan dalam menjaga kesantunan ungkapan Al-Qur’an, sedangkan (Mushawwir et al. 

2025) menekankan kekuatan sugestif kināyah dalam menggugah emosi pembaca. 

Namun, masih sedikit penelitian yang mengkaji kināyah dari perspektif struktur dan 

fungsi retorikanya secara sistematis. Oleh karena itu, penelitian ini berusaha melengkapi 

celah tersebut dengan menghadirkan analisis komprehensif yang menghubungkan teori 

klasik balāghah dengan pendekatan stilistika modern. 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis dengan 

landasan teori stilistika dan balāghah (Halim et al. 2025; Zikrani Khalilah 2025). 

Pendekatan ini dipilih karena mampu menggambarkan secara mendalam bentuk, makna, 

dan fungsi gaya bahasa kināyah dalam Al-Qur’an berdasarkan prinsip asālīb al-bayān. 

Metode ini berfokus pada pemaknaan simbolik dan estetika bahasa, bukan pada pengujian 

hipotesis, sehingga lebih menekankan pada interpretasi makna dan fungsi retoris dari teks 

keagamaan. 

Populasi penelitian mencakup ayat-ayat Al-Qur’an yang mengandung unsur 

kināyah, sedangkan pemilihan sampel dilakukan dengan purposive sampling, yakni 

memilih ayat-ayat yang mengandung ciri-ciri gaya bahasa kināyah serta mendapat 

penjelasan dalam kitab tafsir dan literatur balāghah klasik (Abd Rohman 2025; 

Mushawwir et al. 2025). Sumber primer penelitian ini adalah Al-Qur’an, kitab tafsir, serta 

karya klasik balāghah seperti Asrār al-Balāghah dan Dalā’il al-I‘jāz karya ‘Abd al-Qāhir 

al-Jurjānī (Al-Jurjānī 1992), dan Balāghah al-‘Arabiyyah karya Bāṭāhir ( 2008باطاهر   ). 

Sementara itu, sumber sekunder meliputi artikel dan penelitian modern yang membahas 



 
 
 
 

   
ANALISIS GAYA BAHASA KINĀYAH DAN VARIANNYA DALAM AL-QUR’AN: 

KAJIAN BALĀGHAH PERSPEKTIF ‘ILM AL-BAYĀN 
 
 

28        AR-RIYADH VOLUME 1, NO. 2, DESEMBER 2025 
 
 
 
 

kināyah dari perspektif linguistik dan stilistika (Anas and Ali 2025; Hussin and Aqad 

2025). Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan 

menelusuri teks-teks Al-Qur’an, kitab tafsir, dan literatur ilmiah yang membahas kināyah 

dalam konteks ‘ilm al-bayān. Data yang dikumpulkan meliputi ayat, jenis kināyah, makna 

literal, makna konotatif, serta konteks tafsir yang menyertainya. Instrumen penelitian 

yang digunakan berupa lembar klasifikasi data untuk mencatat karakteristik dan 

interpretasi setiap ayat, sedangkan peneliti berperan sebagai instrumen utama (human 

instrument) dalam proses analisis dan penafsiran data (Halim et al. 2025). 

Analisis data dilakukan secara induktif dan interaktif melalui tiga tahap: reduksi 

data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Miles & Huberman, 1994 dalam 

Mushawwir et al., 2025). Data yang telah diklasifikasi dianalisis dengan menelusuri 

fungsi estetis, retoris, dan moral dari penggunaan kināyah dalam Al-Qur’an. Analisis 

diarahkan untuk menemukan keterkaitan antara bentuk linguistik dan pesan teologis yang 

terkandung dalam teks, serta untuk menegaskan bagaimana kināyah menjadi media 

ekspresi yang memadukan keindahan bahasa dan kedalaman makna spiritual (Sidik and 

Sari 2025; Zikrani Khalilah 2025). 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A) Pengertian Kinayah 

Secara etimologis, istilah kināyah berasal dari akar kata kana-yaknī, yang berarti 

“menyembunyikan” atau “menyamarkan sesuatu.” Dalam konteks balāghah, kināyah 

berarti menyampaikan makna secara tidak langsung melalui lafaz yang masih 

memungkinkan makna hakikinya. Artinya, kināyah tidak menghapus makna literal, 

melainkan memperluasnya dengan makna simbolik dan konotatif (Hussin and Aqad 

2025). 

Menurut (Al-Jurjānī 1992), kināyah merupakan salah satu puncak keindahan 

ekspresi bahasa Arab karena memadukan kejujuran lafaz dengan kedalaman makna batin. 

Contohnya dalam firman Allah SWT: 

يْدِيهِمْ﴾
َ
وْقَ أ

َ
ِ ف

ه
  ﴿يَدُ اللَّ

“Tangan Allah di atas tangan mereka” (QS. Al-Fath: 10) 



 
 
 
 

e-ISSN: 3110-1623; p-ISSN: 3110-1631, Hal 24-37 

 Kata “tangan” (yad) secara literal bermakna anggota tubuh, namun dalam 

konteks ini menjadi simbol kekuasaan dan perlindungan Allah. Inilah hakikat kināyah 

menyampaikan makna batin tanpa menolak makna zahir. Dengan demikian, kināyah 

merupakan jembatan antara makna literal dan makna spiritual, memungkinkan penyampaian 

pesan moral dan retoris secara halus dan efektif. 

B) Rukun Kinayah 

Dalam kajian Balāghah al-‘Arabiyyah, kināyah memiliki dua rukun utama (ركنان) 

yang menjadi landasan pembentukan makna, yaitu al-lafẓ al-mukannā bih dan al 

mukannā ‘anhu ( 2008باطاهر  ).  

1) Al-Lafẓ al-Mukannā Bih (اللفظ المكنى به) 

 Unsur pertama ini adalah lafaz atau bentuk ungkapan yang digunakan 

sebagai sarana untuk menyampaikan makna tersirat. Lafaz ini masih bisa diterima 

dalam makna hakikinya, tetapi penutur bermaksud menyampaikan makna lain 

yang tersembunyi (Hussin and Aqad 2025). Misalnya: 

سْوَدِ ﴿
َ ْ
يْطِ الْ

َ
خ
ْ
بْيَضُ مِنَ ال

َ ْ
 الْ

ُ
يْط

َ
خ
ْ
مُ ال

ُ
ك
َ
نَ ل بَيه

َ
ىٰ يَت ﴾حَته  

“Hingga jelas bagimu benang putih dari benang hitam, yaitu fajar” (QS. Al-

Baqarah [2]: 187) 

 Frasa “benang putih dari benang hitam” secara literal mengacu pada fajar 

dan malam, namun secara batin menyampaikan pembedaan waktu dan awal 

aktivitas manusia sebagai simbol keseimbangan hidup (Al-Jurjānī 1992).  

2) Al-Mukannā ‘Anhu (المكنى عنه) 

 Unsur kedua adalah makna batin yang menjadi tujuan utama dari kināyah. 

Ia merupakan inti pesan yang ingin disampaikan oleh penutur melalui ungkapan 

yang halus dan tidak langsung. Dalam contoh di atas, makna-makna seperti 

keberanian, kemurahan hati, dan kesucian moral merupakan al-mukannā ‘anhu 

yang diisyaratkan melalui lafaz-lafaz kiasan. Dengan demikian, setiap kināyah 

mengandung dua lapisan makna: makna zahir yang masih mungkin dipahami 

secara literal, dan makna batin yang menjadi tujuan sebenarnya dari ucapan 

tersebut.(Eliza et al. 2019). Contohnya QS. Al-Kahfi [18]: 28:  

 

 



 
 
 
 

   
ANALISIS GAYA BAHASA KINĀYAH DAN VARIANNYA DALAM AL-QUR’AN: 

KAJIAN BALĀGHAH PERSPEKTIF ‘ILM AL-BAYĀN 
 
 

30        AR-RIYADH VOLUME 1, NO. 2, DESEMBER 2025 
 
 
 
 

نْيَا حَيَاةِ الدُّ
ْ
 ال

َ
عْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَة

َ
 ت
َ
 وَلَ

“Dan janganlah matamu berpaling dari mereka, karena menginginkan 

perhiasan kehidupan dunia.” 

 Ungkapan (janganlah matamu berpaling dari mereka) secara zahir 

menggunakan citra fisik berupa gerakan mata, namun di baliknya tersimpan 

makna batin yang lebih dalam. Dalam perspektif balāghah, lafaz ini merupakan 

bentuk kināyah, di mana: al-lafẓ al-mukannā bih adalah frasa “matamu berpaling 

dari mereka”, sedangkan al-mukannā ‘anhu ialah sifat mengabaikan orang-orang 

miskin dan condong kepada orang-orang kaya demi kenikmatan duniawi. 

 Makna batin yang dimaksud tidak berhenti pada tindakan visual 

“memalingkan pandangan”, tetapi meluas kepada pergeseran sikap hati dan 

perhatian sosial. Dengan demikian, ayat ini menggambarkan secara jelas 

bagaimana al-mukannā ‘anhu bekerja sebagai inti makna yang tersembunyi di 

balik lafaz zahir. Al-Qur’an menggunakan simbol gerakan mata untuk 

menyampaikan pesan moral dan spiritual yang mendalam, tanpa kehilangan 

makna literalnya. Inilah salah satu keindahan balāghah yang menjadikan kināyah 

bukan sekadar gaya bahasa, tetapi juga instrumen etika dan pendidikan sosial 

dalam teks ilahi. Kedua rukun ini menegaskan keseimbangan antara makna literal 

dan makna konotatif, yang merupakan ciri khas kināyah dalam Al-Qur’an. (  باطاهر

2008). 

C) Fungsi Kinayah 

 Dalam ilmu balāghah, khususnya cabang ‘ilm al-bayān, gaya bahasa kināyah 

memiliki peran penting dalam memperindah dan memperhalus ekspresi bahasa. 

Penggunaannya menjadikan ungkapan lebih indah, bernilai estetika, serta 

menciptakan kesan halus dalam penyampaian makna yang mendalam (Nurwahdi, 

2017; Zikrani Khalilah, 2025). Selain memperindah bahasa, kināyah juga berfungsi 

menjaga kesopanan dan kehalusan tutur, karena Al-Qur’an sering menghindari 

penyebutan kata yang kurang pantas secara langsung, agar pesan disampaikan dengan 

penuh adab dan kelembutan (Abdul Basid 2021). 

 Di sisi lain, kināyah kerap digunakan untuk memuliakan sesuatu yang disebutkan, 

menunjukkan penghormatan dan keagungan makna di balik susunan kalimat (Anas 

and Ali 2025). Ungkapan ini juga berfungsi menghindari kata-kata yang dianggap 



 
 
 
 

e-ISSN: 3110-1623; p-ISSN: 3110-1631, Hal 24-37 

kotor atau tidak layak, sehingga tetap menjaga kesucian dan keindahan bahasa wahyu 

(Sidik and Sari 2025). Dalam konteks retoris, kināyah mampu menegaskan pesan 

moral serta menyadarkan manusia akan kebesaran dan kekuasaan Allah (Abdul 

Mushawwir, Haniah 2025). Selain itu, ia mengalihkan makna dari bentuk lahiriah 

menuju makna batin yang lebih dalam, mengajak pembaca untuk merenungkan pesan 

tersirat di balik kata-kata (Eliza et al. 2019). Dengan demikian, kināyah bukan hanya 

hiasan bahasa, tetapi juga sarana dakwah dan refleksi spiritual dalam teks Al-Qur’an. 

D) Varian Kinayah dan Contohnya dalam Al-Qur’an  

 Secara umum, para ulama balaghah membagi kināyah ke dalam tiga kategori 

utama berdasarkan aspek makna yang dikandung dan cara penyampaian makna 

tersebut, yaitu: 

1) Kināyah an-Ṣifah (Kiasan tentang Sifat) 

 Kināyah ‘an-ṣifah yaitu kināyah yang digunakan untuk menyebut suatu 

sifat tertentu seperti kedermawanan, keberanian, atau kekikiran tanpa 

menyebutkan sifat itu secara langsung, melainkan dengan menyebutkan tanda, 

ciri, atau akibat dari sifat tersebut. Tujuannya adalah agar makna tersirat 

tersampaikan dengan lembut dan indah tanpa menyinggung atau menimbulkan 

kesan kasar. Dalam bentuk ini, makna yang dituju (mukannā ‘anhu) adalah sifat 

tetap yang melekat pada subjek (mawṣūf), di mana yang disebutkan hanyalah 

bentuk atau unsur lahiriahnya, sedangkan yang dimaksud sesungguhnya adalah 

sifat yang terkandung di dalamnya (Syam, Komarudin, and Taufiq 2022). 

Misalnya: “الرماد  secara literal berarti “banyak abu di (kashīr ar-ramād) ”كثير 

rumahnya”, makna batinnya dermawan, karena banyak abu menandakan sering 

memasak untuk menjamu tamu. Contoh Penerapanya Dalam Al-Qur’an:  

حْسُورًا﴾  ومًا مه
ُ
تَقْعُدَ مَل

َ
بَسْطِ ف

ْ
له ال

ُ
هَا ك

ْ
بْسُط

َ
 ت
َ
ىٰ عُنُقِكَ وَلَ

َ
 إِل
ً
ة
َ
ول
ُ
ل
ْ
جْعَلْ يَدَكَ مَغ

َ
 ت
َ
 ﴿وَلَ

“Dan janganlah engkau jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan jangan 

(pula) engkau terlalu mengulurkannya (sangat pemurah) sehingga engkau 

menjadi tercela dan menyesal.” (QS. Al-Isra': 29) 

 Dalam ayat ini, terdapat dua bentuk kinayah yang merujuk pada 

sifat:"Tanganmu terbelenggu pada lehermu" (yaduka maghlūlah ilā ‘unuqik): Ini 

adalah kinayah yang merujuk pada sifat kikir (bakhil) atau menahan harta."Jangan 



 
 
 
 

   
ANALISIS GAYA BAHASA KINĀYAH DAN VARIANNYA DALAM AL-QUR’AN: 

KAJIAN BALĀGHAH PERSPEKTIF ‘ILM AL-BAYĀN 
 
 

32        AR-RIYADH VOLUME 1, NO. 2, DESEMBER 2025 
 
 
 
 

pula engkau terlalu mengulurkannya" (wa lā tabsuṭhā kullal-basṭi): Ini adalah 

kinayah yang merujuk pada sifat pemboros (israf) atau berlebih-lebihan dalam 

memberi (Nurwahdi 2017b). Melalui deskripsi tindakan fisik (tangan terbelenggu 

atau terlalu terulur), Al-Qur'an secara halus mengisyaratkan sifat moral yang 

dikecam. 

 Para ulama membagi kināyah ‘an ṣifah (metonimi sifat) ke dalam dua 

bentuk utama, yaitu kināyah dekat (qarībah) dan kināyah jauh (ba‘īdah). 

Pembagian ini didasarkan pada tingkat keterhubungan antara lafaz yang 

diucapkan dengan makna sifat yang dimaksud. Kināyah dekat adalah jenis 

kināyah yang maknanya dapat dipahami dengan mudah tanpa memerlukan 

penalaran yang rumit atau perantara tambahan. Hubungan antara kata yang 

diucapkan dan makna yang dimaksud bersifat jelas dan langsung, sehingga 

pendengar atau pembaca dapat segera menangkap makna tersiratnya (Muhammed 

and Muhammed n.d.). Contonya:  

“... هُنه 
ه
نتُمْ لِبَاسٌ ل

َ
مْ وَأ

ُ
ك
ه
 ”... هُنه لِبَاسٌ ل

“Mereka (para istri) adalah pakaian bagimu, dan kamu pun adalah pakaian 

bagi mereka.” 

 Ayat ini merupakan kināyah dekat (‘an ṣifah) karena makna yang 

dimaksud dapat dengan mudah dipahami dari kata libās (pakaian) tanpa 

memerlukan penalaran yang rumit.  Makna lahiriah: Pakaian (libās) secara fisik 

berfungsi menutupi tubuh.  Makna kiasan (makna kināyah): hubungan suami  istri 

yang saling menutupi kekurangan, melindungi, dan memberi kenyamanan satu 

sama lain. Hubungan antara lafaz dan makna sifat yang dimaksud sangat jelas dan 

langsung sifat “kedekatan, perlindungan, dan keintiman” dapat segera dipahami 

tanpa takwil panjang.  

 Sedangkan Kināyah jauh adalah gaya bahasa yang maknanya tidak 

langsung dapat dipahami dan memerlukan penalaran atau konteks budaya untuk 

menemukan makna tersiratnya. Contohnya dalam Al-Qur’an: QS. Al-Mā’idah 

[5]: 6 



 
 
 
 

e-ISSN: 3110-1623; p-ISSN: 3110-1631, Hal 24-37 

بًا...“ ِ
ي 
َ
مُوا صَعِيدًا ط تَيَمه

َ
جِدُوا مَاءً ف

َ
مْ ت

َ
ل
َ
سَاءَ ف ِ

 
مَسْتُمُ الن

َ
وْ لَ

َ
 ”...أ

“…atau kamu telah menyentuh perempuan, lalu kamu tidak mendapatkan air, 

maka bertayammumlah dengan tanah yang baik…” 

Ungkapan “lamastum an-nisā’” (menyentuh perempuan) secara kināyah berarti 

berhubungan suami-istri (jimā‘). Makna ini tidak dapat dipahami secara langsung dari 

kata “menyentuh”, tetapi memerlukan pemahaman budaya dan konteks bahasa Arab 

klasik, di mana istilah tersebut digunakan sebagai kiasan yang sopan untuk menyebut 

hubungan seksual. Karena itu, ayat ini termasuk kināyah jauh (‘an ṣifah) yakni 

menyembunyikan makna sifat atau perbuatan melalui ungkapan halus (Syam et al. 

2022). 

2) Kinayah al-Mauṣhūf (Kiasan tentang Sesuatu yang Disifati) 

 Dalam kajian ilmu balāghah, kināyah ‘al maushūf merupakan gaya bahasa kiasan 

yang digunakan untuk menyebut suatu zat, benda, atau pribadi tertentu (maushūf) 

dengan cara menyebutkan ciri, tanda, atau sifat khasnya, tanpa menyebut nama objek 

tersebut secara langsung (Mushawwir et al. 2025). Contoh dalam Al-Qur’an: QS. Al-

Qalam: 48  

ومٌ﴾قوله تعالى: 
ُ
ظ
ْ
ادَىٰ وَهُوَ مَك

َ
 ن
ْ
حُوتِ إِذ

ْ
صَاحِبِ ال

َ
ن ك

ُ
ك
َ
 ت
َ
كَ وَلَ ِ

مِ رَب 
ْ
اصْبِرْ لِحُك

َ
  ﴿ف

"Maka bersabarlah engkau (Muhammad) terhadap ketetapan Tuhanmu, dan 

janganlah engkau seperti orang yang berada dalam (perut) ikan (pemilik ikan besar) 

ketika dia berdoa (memohon pertolongan) sedang dia dalam keadaan marah (kepada 

kaumnya)” 

 Poin utama kinayah dalam ayat ini terletak pada frasa: " ِحُوت
ْ
 ,(ṣāḥibil-ḥūt) "صَاحِبِ ال

yang secara harfiah berarti "pemilik/sahabat ikan besar (paus)" (Muluk 2020). Dalam 

konteks ini, Allah SWT tidak menyebut nama "Yunus" secara eksplisit, melainkan 

menggunakan gelar atau sifat unik yang terkait dengan cobaan paling terkenal dalam 

kisah hidupnya, yaitu ditelan oleh ikan paus. Penggunaan gaya bahasa ini membuat 

makna ayat menjadi padat, jelas, dan mengena bagi audiens yang memahami konteks 

kisahnya. 

3) Kināyah an al-Nisbah (Kiasan tentang Atribut atau Hubungan) 

 Kinayah 'an Nisbah adalah majas di mana suatu sifat dilekatkan (dihubungkan) 

pada sesuatu hal yang berhubungan langsung dengan subjek yang disifati (mausuf), 



 
 
 
 

   
ANALISIS GAYA BAHASA KINĀYAH DAN VARIANNYA DALAM AL-QUR’AN: 

KAJIAN BALĀGHAH PERSPEKTIF ‘ILM AL-BAYĀN 
 
 

34        AR-RIYADH VOLUME 1, NO. 2, DESEMBER 2025 
 
 
 
 

bukan dilekatkan pada subjeknya itu sendiri secara langsung (Abd Rohman 2025). 

Salah satu contoh yang dapat diamati adalah dalam Surah Adz-Dzariyat ayat 15-16, 

di mana Allah SWT menggambarkan kondisi orang-orang yang bertakwa di akhirat: 

لِكَ مُحْسِنِينَ﴾ 
َٰ
بْلَ ذ

َ
انُوا ق

َ
هُمْ ك هُمْ ۚ إِنه اهُمْ رَبُّ

َ
اتٍ وَعُيُونٍ آخِذِينَ مَا آت قِينَ فِي جَنه ته

ُ ْ
 ﴿إِنه الْ

"Sesungguhnya orang-orang yang bertakwa itu berada di dalam taman-taman 

(surga) dan di mata air-mata air, sambil menerima segala pemberian Tuhan mereka. 

Sesungguhnya mereka sebelum itu di dunia adalah orang-orang yang berbuat baik." 

 Dalam Ayat   ﴾ٍوَعيُُون جَنَّاتٍ  فيِ  الْمُتَّقِينَ   menggambarkan keadaan orang-orang ﴿إِنَّ 

bertakwa yang berada di dalam taman-taman dan mata air surga. Secara lahiriah, 

ungkapan ini menunjukkan tempat fisik, namun dalam perspektif balāghah ia 

mengandung unsur kināyah ‘an an-nisbah, yaitu penyandaran sifat atau keadaan 

kepada sesuatu yang berkaitan dengan subjek, bukan langsung kepada subjeknya. 

Lafaz “ ٍوَعيُُون جَنَّاتٍ  -merupakan al-lafẓ al (di dalam taman-taman dan mata air) ”فيِ 

mukannā bih, sementara makna batinnya (al-mukannā ‘anhu) adalah kenikmatan dan 

kemuliaan yang melekat secara utuh pada diri orang-orang bertakwa. Dengan 

menempatkan mereka “di dalam taman-taman” Al-Qur’an tidak sekadar 

memberitakan bahwa mereka mendapatkan surga, tetapi mengisyaratkan bahwa 

kenikmatan itu telah menjadi bagian dari eksistensi mereka, suatu bentuk kepemilikan 

yang menyatu dengan identitas spiritual mereka. 

 Secara retoris, gaya ini lebih halus dan kuat dibanding pernyataan langsung. 

Penyandaran makna kenikmatan kepada tempat menimbulkan efek keindahan makna 

(jamāl al-ma‘nā) dan mempertegas hubungan kausal antara ketakwaan dan balasan. 

Dengan demikian, ayat ini menampilkan keindahan kināyah ‘an an-nisbah yang 

bukan hanya memperindah bahasa, tetapi juga menegaskan bahwa kebahagiaan 

akhirat merupakan refleksi dari kesucian batin dan amal saleh di dunia. 

E) Rahasia Keindahan Kinayah 

 Keindahan kināyah terletak pada kemampuannya menyampaikan makna 

mendalam dengan ungkapan yang halus dan elegan. Melalui gaya bahasa ini, penutur 

dapat menyampaikan ide secara sopan tanpa harus menuturkannya secara langsung. 

Dalam Al-Qur’an, keindahan ini terlihat pada penggunaan kata seperti “menyentuh” 

(mass) dan “bercampur” (bāsyirū) untuk menggambarkan hubungan suami istri, 

menunjukkan kesantunan dan keagungan bahasa wahyu (Eliza et al. 2019). Kināyah juga 



 
 
 
 

e-ISSN: 3110-1623; p-ISSN: 3110-1631, Hal 24-37 

memberikan efek sugestif yang kuat. Ungkapan seperti “tangannya terbelenggu ke 

lehernya” memunculkan citra yang lebih menyentuh dibandingkan penyebutan langsung 

sifat kikir, sehingga pesan moralnya terasa lebih kuat (Anas and Ali 2025). 

 Selain itu, kināyah mendorong pembaca untuk berpikir dan menafsirkan makna 

yang tersirat, memberikan kepuasan intelektual dalam proses memahami pesan yang 

tersembunyi serta gaya bahasa ini juga membantu menggambarkan konsep abstrak secara 

konkret (Zikrani Khalilah 2025). seperti ungkapan tentang keadilan yang “bernaung di 

bawah payung Harun Ar-Rasyid” sehingga maknanya lebih mudah dibayangkan (Hussin 

et al. 2023). Dengan demikian, kināyah bukan hanya memperindah bahasa, tetapi juga 

memperdalam pemahaman dan membuat pesan lebih berkesan. 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa kināyah dalam perspektif ‘Ilm 

al-Balāghah merupakan gaya bahasa yang merepresentasikan perpaduan antara kejelasan 

lafaz dan kedalaman makna tersirat tanpa meniadakan makna literal. Keberadaan unsur 

al-lafẓ al-mukannā bih dan al-mukannā ‘anhu menjadikan kināyah sebagai ekspresi 

linguistik yang efektif dalam menyampaikan pesan secara halus, etis, dan bermakna, 

sekaligus membuka ruang penafsiran moral, sosial, dan spiritual yang lebih luas. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa pembagian kināyah ke dalam bentuk kināyah 

‘an aṣ-ṣifah, kināyah ‘an al-mawṣūf, dan kināyah ‘an an-nisbah mencerminkan kekayaan 

simbolik bahasa Arab serta fleksibilitasnya dalam menyampaikan makna secara estetis 

dan sopan. Penerapan kināyah dalam ayat-ayat Al-Qur’an menegaskan fungsinya tidak 

hanya sebagai perangkat retoris, tetapi juga sebagai sarana penyampaian nilai-nilai 

teologis dan edukatif yang berorientasi pada pembentukan karakter dan kesadaran etis. 

Namun demikian, kajian ini masih terbatas pada analisis tekstual ayat-ayat Al-

Qur’an tanpa memperluas kajian pada dimensi pragmatik atau konteks sosial-historis 

penuturannya. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan 

kajian kināyah dengan pendekatan interdisipliner, seperti pragmatik, tafsir tematik, atau 

pendidikan Islam, agar kontribusi kināyah dalam pembinaan karakter dan komunikasi etis 

dapat dipahami secara lebih komprehensif dalam konteks modern. 

 



 
 
 
 

   
ANALISIS GAYA BAHASA KINĀYAH DAN VARIANNYA DALAM AL-QUR’AN: 

KAJIAN BALĀGHAH PERSPEKTIF ‘ILM AL-BAYĀN 
 
 

36        AR-RIYADH VOLUME 1, NO. 2, DESEMBER 2025 
 
 
 
 

DAFTAR REFERENSI 

Abd Rohman, Muhammad Nuruddien. 2025. “Analisis Kinayah Dalam Al- Qur’an Ilmu 

Bayan.” Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ) 3:276–91. 

Abdul Basid, Nur Faizin. 2021. “Kinayah Language Style in Al-Qur’an and Hadith 

Perspective.” Isolec International Seminar on Language, Education and Culture 

154–58. 

Abdul Mushawwir, Haniah, Mohammad Harjum. 2025. “Uslub Al-Kināyah Antara 

Ketertutupan Makna Dan Kekuatan Sugesti: Studi Retoris Terhadap Gaya Bahasa 

Arab.” Journal of Innovative and Creativity 5(2):13070–75. 

Ahmad Wildan, Azzahra Emira Sudrajat, Raswan. 2025. “Konsep Balaghah Abu Hilal 

Al-Askari : Studi Tentang Ilmu Bayan.” Journal of Litarature Review 1(2):341–49. 

Al-Jurjānī. 1992. Asrār Al-Balāghah. Kairo: Dār al-Ma‘ārif: Kairo: Dār al-Ma‘ārif. 

Anas, Muhammad, and Bin Ali. 2025. “The Use of Kināyah (Metonymic Expression) in 

the Qur’an.” Journal of Religion & Society (JR&S) 03(01):790–801. 

Eliza, Noor, Abdul Rahman, Roslan Ab Rahman, Najmiah Omar, Siti Hajar, Mohamad 

Yusoff, Zulazhan Ab Halim, Muhammad Saiful, Anuar Yusoff, Noor Eliza, Abdul 

Rahman, Roslan Ab Rahman, and Najmiah Omar. 2019. “Translating ISTI’ARAH 

and Kinayah in Quranic Verses.” International Journal Of Academic 8(4):502–15. 

doi:10.6007/IJARPED/v8-i4/6614. 

Halim, Muhamad Fauzan, Siti Marhamah, and Ahmad Dardiri. 2025. “Perbandingan 

Antara Kinayah, Majaz, Dan Tasybih Dalam Ilmu Balaghah.” Jurnal Teologi Islam 

1(2):165–69. 

Hussin, Mohamad, and Mohammed H. Al Aqad. 2025. “Figures of Speech in the Hadith 

of Prophet Muhammad: An Analysis of Tashbīh, Isti’ārah, and Kināyah.” 

Southeastern Philippines Journal of Research and Development, 30(1):77–92. 

Hussin, Mohamad, Haji Mohammad Seman, Mat Taib Pa, and Ahmad Arifin. 2023. 

“Pendekatan Kinayah Dalam Komunikasi Rasulullah.” Journal Al-Irsyad 8(2). 

Khaidah, Nurul, Wulan Destrici, Fahri Marpaung, Nurul Khaidah, Wulan Destrici, Fahri 

Marpaung, Universitas Islam, Negeri Sumatera, and Utara Medan. n.d. “Al-Fatih : 

Jurnal Tafsir Al- Qur ’ an Dan Hadist Analisis Kinayah , Pembagian Dan Contohnya 

Di Dalam Al- Qur ’ an.” 328–35. 

Muhammad Rifqi Maulana, Yolandha Paramitha Irawan. 2025. “Membedah Keindahan 

Uslub Majaz Dan Kinayah Dalam Hadits.” Al-I’Roby: Jurnal Pendidikan Bahasa 

Arab Dan Kebahasaaraban 2(2):97–113. 

Muhammed, Sahar, and Ahmed Muhammed. n.d. “The English Translation Of Kināyah 
an Ṣiƒah ( Metonymy Of An Attribute ) In Selected Prophetic Hadiths.” Faculty of 

Arts, English Department 99–158. 

Muluk, Tajul. 2020. “Kinayah Wa Ta’ridl Al-Qur’an ( Kajian Pemikiran Imam Al-

Zarkasi ).” An-Nur Jurnal Studi Islam X:1–24. 

Mushawwir, Abdul, Hj Haniah, M. A. Mohammad Harjum, and M. Ag. 2025. “Uslub Al- 

Kināyah Antara Ketertutupan Makna Dan Kekuatan Sugesti : Studi Retoris 



 
 
 
 

e-ISSN: 3110-1623; p-ISSN: 3110-1631, Hal 24-37 

Terhadap Gaya Bahasa Arab.” 5(2):13070–75. 

Mustolif, Abdul, Muhammad Ali, and Mustofa Kamal. 2025. “Keindahan Retorika Dan 

Struktur Bahasa Sebagai i’jaz Al-Qur’an: Analisis Surah Al-Rahman.” Jurnal Ilmiah 

Nusantara (JINU) 2(6):16–27. 

Nasir, Abu. 2024. “Haqiqah Dan Majaz Dalam Kaitanya Dengan Ta’wil.” Reslaj: 

Religion Education Social Laa Roiba Journal 6(3):1655–66. 

doi:10.47476/reslaj.v6i3.5612. 

Nurwahdi. 2017a. “Redaksi Kinayah Dalam Al-Qur,An.” Jurnal Ulunnuha 6(1):63–79. 

Nurwahdi. 2017b. “Redaksi Kinayah Dalam Al-Quran.” Jurnal Ulunnuha 6:63–79. 

Rahayu, Fitri, Muhammad Hanafi, and Fauziah Nur Ariza. 2025. “Memahami Pesan Al-

Qur’an Lebih Dalam: Aplikasi Retorika Balaghah Untuk Peningkatan Literasi 

Keagamaan Masyarakat Sebuah Pendekatan Konseptual.” Development: Journal of 

Community Engagement 4(1):228–39. 

Sidik, Anwar, and Rizka Sari. 2025. “Peran Balaghah Terhadap Penafsiran Ayat-Ayat 

Akhlak Dalam Al- Qur ’ an.” Jurnal El-Thawalib 6(3):282–96. 

Syam, Ishmatul Karimah, Edi Komarudin, and Wildan Taufiq. 2022. “Types and 

Purposes of Kinayah in the Qur ’ an.” Mashadiruna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir 1(1):3–8. 

Yusuf Yasin Muhammad, Rafi’ah Intania, Sya’roni. 2024. “Hakikat, Majaz, Sharih, 

Kinayah.” Kultura, Jurnal Ilmu Hukum Dan Humaniora 2(10):804–20. 

Zikrani Khalilah, Zellyka Siti Rahmadani. 2025. “Analysis Of Al-Kinayah In Surah Al-

Zalzalah: Study of Figurative Rhetoric in Perspective Dirasah Balaghiyyah.” Al-

Hibru: Jurnal Ilmu Bahasa Arab Dan Pembelajarannya 2(2). 

doi:10.59548/hbr.v2i2.412. 

الدكتور بن عيسى.   تطبيْقَات .  2008باطاهر,  مقدمَّات و  العربيةّ.:  البلاغة   Pdf.   المتحدة: دار الكتاب الجديد  دار 

 .الكتاب الجديد المتحدة

 


